
5555

MAESTRO y SOCIEDAD  e-ISSN 1815-4867                                                              
Volumen 23 Número 1 Año 2026

Artículo original

Claves filosóficas para el estudio de la relación cultura-naturaleza

Philosophical keys to the study of the culture-nature relationship

Chaves filosóficas para o estudo da relação entre cultura e natureza

Arlenys Carbonell Pupo, https://orcid.org/0000-0002- 3716-9075  

Universidad de Moa "Dr. Antonio Núñez Jiménez", Cuba

*Autor para correspondencia. email: arlenyscp2019@gmail.com

Para citar este artículo: Carbonell Pupo, A. (2026). Claves filosóficas para el estudio de la relación cultura-naturaleza. Maestro y 
Sociedad, 23(1), 55-62. https://maestroysociedad.uo.edu.cu

RESUMEN
Introducción: En el  trabajo que se presenta desde una perspectiva filosófica se analiza la relación cultura-naturaleza lo 
que dimensiona su objetivo que consiste en mostrar claves filosóficas para el estudio de la mencionada relación a través 
de figuras representativas del bregar filosófico universal. Entre las claves filosóficas se pone en cuestión que, la  cultura  
y la naturaleza no se oponen mutuamente como realidades aisladas independientes entre sí, como aspectos puramente 
externos de unas relaciones, sino que, están interrelacionadas de forma orgánica indisoluble y deben ser estudiadas 
como una unidad dialéctica contextualizada socialmente con un uso racional de las herramientas tecnológicas para 
beneficio del ser humano. Por tanto la posibilidad de continuar pensando a la cultura  y a la naturaleza como dominios 
diferenciados y en relación jerárquica queda inválida. Materiales y Métodos: Fueron utilizados métodos del nivel teórico 
y la hermenéutica para el análisis de los textos. 
Palabras clave: Cultura, naturaleza, sociedad, actividad humana, filosofía.
ABSTRACT
Introduction: This work, presented from a philosophical perspective, analyzes the culture-nature relationship, which 
defines its objective, which is to reveal philosophical keys to the study of this relationship through representative figures 
of universal philosophical struggle. Among the philosophical keys, it is questioned that culture and nature are not 
mutually opposed as isolated realities independent of each other, as purely external aspects of relationships, but rather, 
are organically interrelated and indissolubly interrelated and must be studied as a socially contextualized dialectical unity 
with a rational use of technological tools for the benefit of human beings. Therefore, the possibility of continuing to think 
of culture and nature as distinct domains and in a hierarchical relationship is invalidated. Methods from the theoretical 
level and hermeneutics were used for the analysis of the texts.
Keywords: Culture, nature, society, human activity, philosophy.
RESUMO
Introdução: Este trabalho, apresentado sob uma perspectiva filosófica, analisa a relação entre cultura e natureza. Seu 
objetivo é revelar chaves filosóficas para o estudo dessa relação por meio de figuras representativas da investigação 
filosófica universal. Entre esses pontos-chave filosóficos, destaca-se a afirmação de que cultura e natureza não se 
opõem mutuamente como realidades isoladas e independentes, como aspectos puramente externos de uma relação. 
Ao contrário, elas estão organicamente e indissoluvelmente interconectadas e devem ser estudadas como uma 
unidade dialética socialmente contextualizada, empregando ferramentas tecnológicas racionalmente para o benefício 
da humanidade. Portanto, a possibilidade de continuar a conceber cultura e natureza como domínios distintos em 
uma relação hierárquica é invalidada. Materiais e Métodos: Métodos teóricos e hermenêuticos foram utilizados para a 
análise dos textos.
Palavras-chave: Cultura, natureza, sociedade, atividade humana, filosofia.

Recibido: 15/11/2025      Aprobado: 5/1/2026

Licencia Creative Com
m

ons Atribución-N
o Com

ercial-Com
partir Igual 4.0 Internacional



5656

Introducción

Cultura y naturaleza como conceptos constituyen objeto de estudio de la Sociología, la Antropología y la 
Filosofía entre otras ciencias que interactúan con los seres humanos. En el estudio filosófico que se presenta 
la naturaleza es considerada  como fundamento material para la producción social, como proveedora de 
materias primas, recursos naturales y fuentes de energía, como fuente de información práctica y fuente de 
conocimientos, esto suministra ideas claves sobre el pasado y presente de la misma en su interacción con el 
hombre dentro de un marco social dado (Ortiz, 2018). 

En los días que corren, la naturaleza se muestra enérgicamente impactada por la actividad humana. Rachel 
Carson Primavera Silenciosa (1964), realiza un análisis de este proceso  con su descripción del uso de pesticidas 
y sus efectos en el mundo animal y en los humanos.

Guadarrama (1990), Heyd (2008). Coinciden que para estudiar la cultura se debe partir de su  raíz etimológica 
la cual proviene del latín colere, que se refiere a la actividad de transformación de la tierra, y a la creación de 
lugares de resguardo de la intemperie, por los humanos. 

En tal sentido la cultura así considerada expresa una capacidad característica de los seres humanos y tiene 
que ver con formas de vivir que le dan valor a la vida. Esto demuestra la complejidad del término el cual tiene 
a su vez un conjunto de referentes los cuales engloban  acciones realizadas por los seres humanos, pero, 
teniendo en cuenta las conductas humanas. 

No obstante, la cultura en su conjunto forma parte de la actividad humana y el doble carácter de dicha 
actividad: social y natural, abre las posibilidades de una interacción  ser humano –cultura (Ortiz, 2022). No 
es menos cierto que la cultura posibilita un accionar práctico lo cual implica nuevas acciones de toda índole 
desde económicas, políticas, sociales y  por tanto culturales.

Asimismo, cultura es un fenómeno de la realidad que ha acompañado la condición humana, individual 
y social, de ahí que el estudio de las diferentes interpretaciones que se han generado acerca de la misma 
constituya una tarea compleja (Díaz, Fundora, 2019). 

Es menester puntualizar que existen diferencias entre las culturas,  y por tanto los seres humanos que la 
integran. El hecho de que los seres humanos se sientan miembros de un grupo social y participen de una 
cultura explica que ello sucede así porque la conservación de la cultura es imprescindible para la supervivencia 
de lo humano. 

Efectivamente, la cultura ha sido el mecanismo que ha permitido al ser humano adaptarse de forma análoga 
a la naturaleza y, a partir de un determinado momento, la cultura ha conseguido someter a la naturaleza en 
buena medida. 

Esta idea se sustenta en una dialéctica que parte de que la cultura permite al ser humano adaptarse a la 
naturaleza, pero a su vez este último con conocimientos, técnicas e instrumentos interviene en la naturaleza 
pero dichos instrumentos forman parte del cómo se cualifica la cultura en un contexto social dado. 

 Los seres humanos siempre han estado profundamente conectados con la naturaleza. Esta conexión es una 
parte fundamental de la cultura. Desde el principio, la naturaleza ha sido una fuente inagotable de inspiración 
y guía para la humanidad. A través de la historia, la interacción entre la naturaleza y la cultura ha permitido a los 
seres humanos desarrollar tecnología, crear arte, memorias y tradiciones y como resultado de esa interacción 
aparecen las diferentes formas de la conciencia social como reflejo del nivel alcanzado por las relaciones 
sociales. (Díaz, Fundora, 2019). 

Surgen de esta forma importantes producciones teóricas que desde diversas ramas del conocimiento 
reflexionan acerca de la relación cultura - naturaleza  abriendo un sin número  de posibilidades para su 
tratamiento, entre las que se destaca el propio bregar filosófico donde la filosofía interviene en  materia 
académica con la capacidad crítica que la misma propicia.

El trabajo que se presenta tiene como objetivo mostrar claves filosóficas para el estudio de la relación 
cultura- naturaleza a través de figuras representativas del bregar filosófico universal.

Es necesario connotar y coincidiendo con Milesi (2013) y Ortiz (2018)  las categorías de cultura y naturaleza 
operan en la sociedad y cuando entran a considerarse grupos sociales en sus particulares contextos, se observa 
la necesidad de ser analizadas como unidad dialéctica, esto responde a que son resultado de un proceso 



5757

histórico- social específico. 

En la propuesta que se  presenta, no se recurre a una línea filosófica específica, sino a  diferentes aportes de 
representantes de la filosofía,  los cuales estudian la cultura y la naturaleza en una relación donde el contexto 
histórico le imprime características particulares al  análisis y  permiten a su vez, establecer claves especificas 
para estudiar la compleja y contradictoria relación entre cultura-naturaleza.

Materiales y métodos

Se utilizaron  métodos del nivel teórico como el analítico-sintético, el cual permitió el análisis documental 
para asumir una concepción metodológica durante el proceso de estudio y poder establecer los vínculos 
teóricos y su concreción posterior en la concepción objeto de estudio. El inductivo – deductivo, facilitó  realizar 
la selección de los autores y el eje teórico a valorar dentro de las claves filosóficas propuestas. El  lógico-
histórico proporcionó el orden lógico respetando las etapas históricas en el análisis filosófico. 

Para la  interpretación de los textos se partió de la hermenéutica a partir del uso de las herramientas del 
lenguaje y la comunicación, permitiendo definir las claves filosóficas necesarias a partir de los cuales se realizó 
la revisión bibliográfica.

Resultados y discusión

Los estudios iniciales sobre la cultura como categoría, han transitado por diferentes visiones y 
conceptualizaciones desde su génesis hasta los criterios actuales donde han existido coincidencias en la 
conformación de su definición, en la misma medida que el ser humano ha ido cambiando en su relación con 
la naturaleza, sus semejantes y consigo mismo. 

En un primer acercamiento a la cultura se explora la relación del hombre con la naturaleza en el pensamiento 
filosófico, donde el hombre ha construido una cognición determinada para fundamentarla, situándola en el 
marco de la Historia de la Filosofía, explicando su evolución a partir de las transformaciones de la sociedad.

En la actualidad constituye una cuestión esencial el análisis de las categorías que determinan la comprensión 
de la cultura en su relación con la naturaleza, la cual parte de la inexorable trayectoria del progreso civilizatorio 
como ley histórica en la relación hombre–naturaleza-sociedad, donde el hombre es visto como un ser bio-
psico-social. 

Para realizar una reflexión crítica de las distintas posiciones existentes acerca del tema, es necesario 
considerar como posibles puntos de partida conceptuales la relación cultura-naturaleza para profundizar en 
la presente investigación.

El hombre, como un factor primordial de la cultura, trasciende a la naturaleza, en su interrelación con ella, 
conociendo y asimilando sus leyes, es imposible toda asimilación humana de la naturaleza sin que medie un 
proceso cultural, porque la cultura es creación, tanto de bienes y servicios en forma de objetos, como creación 
y re-creación cotidiana del ser humano, de sentimientos, principios, conocimientos, valores, convicciones, es 
decir de la espiritualidad como sujeto, en esa interacción de realidad objetiva y subjetiva.

Asimismo la cultura es esa autoconstrucción y reconstrucción histórica y permanente se realiza en el 
plano individual y colectivo, como expresión ambos de lo social. “Se debe considerar como cultura no solo 
el resultado del proceso, sino que todas las relaciones y mediaciones que forman parte de él son culturales” 
(Landaburo. 2006, p. 27). 

Lévi-Strauss (1969), sostiene que la oposición entre naturaleza y cultura tiene un gran valor lógico que 
justifica plenamente su utilización como instrumento metodológico por parte de las ciencias encargadas de 
estudiar al hombre.  

Pero, más adelante, reconoce que: “Ningún análisis real permite, pues, captar el punto en que se produce 
el pasaje de los hechos de la naturaleza a los de la cultura, ni el mecanismo de su articulación” (p.47). Esta 
aseveración de Strauss muestra que si bien el hombre corresponde al orden de la naturaleza, este a su vez se 
desarrolla en vínculo con normas, procedimientos y comportamientos, los cuales corresponden a la cultura.

Desde el prisma analizado por Lévi-Strauss se aprecia una complementariedad entre cultura y naturaleza 
ya que la primera propicia las herramientas para el cuidado de la segunda lo cual se convierte en una pauta 



5858

teórico-metodológica para el estudio que se acomete ya que este panorama en la filosofía comienza con el 
estudio de la cultura en la Antigüedad con la filosofía griega, desde el pensamiento de los sofistas, (Werner, 
1992) los que la denominaron paideia, estableciendo un vínculo con la naturaleza denominada por ellos como 
naturaleza humana que constituía uno de los núcleos esenciales de la paideia o cultura, con un marcado 
interés en el hombre como ser social y el sujeto antes que el objeto, porque la moral y la cultura comienzan 
a tener una explicación partiendo de que ambas son consideradas producto de la actividad humana. (Buch, 
2012).

Con los sofistas aparecen ideas claves para entender la relación cultura-naturaleza ya que, si bien se 
apoyan en la  comunicación y la persuasión funcionamiento de la naturaleza, consideran la importancia de la 
formación de la cultura para poder interpretar la naturaleza. Se puede considerar esto una idea primaria para 
comprender el objeto de estudio trazado pero todo lo contrario ya que muestran los sofistas la importancia 
de lo social en este proceso.

En este contexto el pensamiento de Platón (428-347a.n.e.)  sigue la lógica anterior resaltando las capacidades, 
las realizaciones humanas, las técnicas productivas, los conocimientos, las interpretaciones y capacidades del 
hombre como cultura. Los estudios realizados por Platón sobre las lluvias aportan conocimientos de la relación 
objeto de estudio.

 Las lluvias no se perdían sin utilidad corriendo desde la tierra estéril al mar, al contrario, la tierra después 
de recibirlas abundantemente las conservaba en su seno; guardándolas en reserva entre capas de arcillas […] 
nuestros campos los que los cultivaban eran sin duda amigos del bien y de un natural excelente, poseedores 
de una tierra fértil regada por aguas abundantes y favorecida por el clima más templado. (Platón, 1957, p. 
772).

Se muestra como en el almacenamiento del agua de las lluvias el hombre le da utilidad a las mismas, las 
conserva a favor de la fertilidad del suelo pero también para uso personal mostrando aspectos tales como: 
conocimiento del ser humano del uso del agua lluvia, sus ventajas, pero como las mismas favorecen el clima. 
Una mezcla de conocimiento de un proceso natural como es la lluvia conduce a formar parte la cultura humana.

Por su parte Aristóteles (384-322 a.n.e), en su obra Metafísica (1950), esboza sus concepciones en cuanto a 
la relación cultura-naturaleza, ofrece varias definiciones de naturaleza  en las que la reconoce  como sustancia 
de aquellos seres que tienen en sí mismos el movimiento y el cambio, o sea, los inserta en ella; esto permitió 
distinguir los entes naturales, como animales, plantas, tierra, fuego, aire, y los entes artificiales como cama o 
manto. “Naturaleza se dice en primer lugar de la generación de todo aquello que crece […] naturaleza es la 
esencia de las cosas naturales” (p.79). Para él, el hombre dentro de la naturaleza se preocupa por saber de 
ésta, reconoció, además, virtudes en los hombres y la necesidad de una aptitud natural para perfeccionarlas 
porque formaban parte de la cultura.

Un panorama diferente pero con ciertas semejanzas al contexto anterior ocurre en  la Edad Media. Se trata 
de una etapa donde Dios es todo creador. San Agustín (354-430 n.e.) y  Tomás de Aquino (1225-1274), asumen 
naturaleza y cultura como aspectos separados. El primero de ellos consideraba que  la cultura guarda relación 
con la educación, pero el estudio de la naturaleza y las llamadas cosas naturales están en “Dios creador: el 
verdadero Dios es una naturaleza inconmutable” (San Agustín, 1958, p.125).   

Es con el Renacimiento cuando esta relación ubica al hombre en el centro de la misma y valida las afectaciones 
a la naturaleza, marcando un viraje  en el estudio de la relación cultura-naturaleza, se produce un desarrollo 
cognoscitivo del hombre hacia la naturaleza, lo cual influye en la forma de comportarse. Esto despertó el 
análisis filosófico en relación con las ciencias particulares debido al desarrollo de la ciencia y la tecnología. 

El  Discurso del Método (1970) de René Descartes (1596-1650), muestra la capacidad natural del hombre  de 
conocer objetivamente la totalidad del mundo físico. Con esto entrega un importante avance en el estudio de 
la estructura del pensamiento moderno y  es conocido por su método cartesiano, la duda metódica y la razón 
humana son las bases del conocimiento, todo ello sienta los cimientos  del racionalismo, unido a su visión de 
la matematización del mundo natural  expresando que las leyes de la naturaleza podían  ser representadas 
matemáticamente. (Monroy, 2024).

Los estudios de Descartes muestran un cuadro conceptual basado en la razón y la evidencia empírica  
proporcionando un espacio de relevancia para el análisis entre cultura y naturaleza, ya que permite un estudio 
de la realidad basada en hechos reales y dos elementos que se interrelacionan: naturaleza y cultura y con ello 



5959

la posibilidad y necesidad de los hombres de hacer objeto de su reflexión a todo su entorno con la finalidad 
última de dominarlo. 

Una mirada diferente a la relación cultura –naturaleza la ofrece Jean-Jacques Rousseau (1712-1778) en 
su obra Emilio (1973), analiza la importancia que tiene la educación y el trabajo en la formación cultural 
del hombre en la sociedad. Al respecto planteó: “A las plantas las endereza el cultivo, y a los hombres la 
educación” (p.41). 

Del análisis de la obra de referencia se puede comprender que la cultura es un fenómeno distintivo de 
los seres humanos, que los coloca en una posición diferente a la del resto de los animales. Se aprecia en 
esta posición, como rasgo esencial, que la distinción está en el aspecto biológico, por lo que la posición 
rousseauniana de cultura es biologicista. Como representante de la ilustración francesa este insigne filósofo y 
pedagogo expone que "(…) nos cultivamos por medio del arte y de la ciencia, nos civilizamos al adquirir buenos 
modales y refinamientos sociales” (Rousseau, 1973, p. 4).

En Rousseau  hay un nexo entre la naturaleza y la cultura con una dimensión educativa la cual contribuye 
a formar al hombre y con ello a desarrollar su cultura, ya que, la naturaleza es analizada como un todo no es 
reducida a los aspectos netamente naturales dígase recursos o entornos naturales, por el contrario es centro 
de convivencia o lo que el autor connota como cuerpo social (Ortiz, 2018). 

En la Filosofía Clásica Alemana  Federico Hegel (1770-1831), en su Fenomenología del espíritu (1972), 
reconoce a la cultura como una producción resultado de la relación espíritu-naturaleza; al referir que: “el 
comienzo del nuevo espíritu es el proceso de una larga transformación de múltiples y variadas formas de 
cultura” (pp.12-13). 

En la obra de referencia  Hegel amplía esta relación partiendo que la misma puede dominar al individuo en 
constante intercambio con la realidad, puede conocerse a sí mismo y conocer a la naturaleza para hacer uso de 
la misma a través de su conocimiento. Concibe la relación naturaleza-conciencia como el inicio de la actividad 
de los hombres a través de las relaciones sociales y tomar conciencia de los daños que pudiera ocasionar a 
la naturaleza, he aquí un aspecto a tener en cuenta para analizar la relación cultura-naturaleza (Hegel, 1972).

Otro punto de vista  en el análisis de  la relación cultura-naturaleza la ofrece la obra de Carlos Marx (1818-
1883)  y Federico Engels (1820-1895) al tener en cuenta  una lógica que incluye el proceso de trabajo que 
realiza el ser humano como factor que cumple dos funciones: conocer y transformar la naturaleza y desarrollar 
la cultura.

Lo anterior tiene en la  concepción materialista de la historia el fundamento metodológico para el estudio 
de la relación cultura-naturaleza ya que en dicha concepción se  fundamenta la forma en que los hombres se 
organizan para producir lo que necesitan para vivir. El proceso de la cultura tiene arraigo en el medio social 
donde el individuo se relaciona con las condiciones naturales, geográficas, y en la forma que este tiene para 
producir bienes materiales (Marx, 1973, pp.12-13) 

Con esta misma lógica, Federico Engels argumenta como el trabajo es la fuente básica y fundamental de toda 
la vida humana, al respecto planteó: “El trabajo es la condición básica y fundamental de toda la vida humana y 
lo es en tal grado que, hasta cierto punto debemos decir que el trabajo ha creado al propio hombre” (Engels. 
1979, p.66). Unido a ello la palabra articulada, el lenguaje, actividad fundamental fruto del pensamiento, 
brinda la posibilidad de comunicar y enriquecer sus ideas en vínculo con otros seres humanos. 

Además, el estudio de la conciencia como fenómeno social le permitió superar la visión naturalista propia 
del materialismo premarxista, que comprendía a lo ideal como resultado automático del funcionamiento 
del cerebro, sin tomar en consideración su condicionamiento y funciones sociales, por lo que, una forma de 
entender la cultura: “(…) lo que distingue a las épocas económicas unas de otras no es lo que se hace, sino 
el cómo se hace. Los instrumentos de trabajo no son sólo el barómetro indicador del desarrollo de la fuerza 
de trabajo del hombre, sino el exponente de las condiciones sociales en que se trabaja (…)” (Marx, 1973, t.1, 
p.141). 

Aquí la cultura es vista como un resultado de lo que el ser humano es capaz de crear y aportar a la sociedad. 
Este aspecto se convierte en brújula orientadora para analizar las diferentes etapas históricas en la relación 
cultura-naturaleza atendiendo al desarrollo de la actividad práctica y de las fuerzas productivas, lo cual 
constituye la premisa fundamental de la actividad humana que evidencia como el individuo puede desarrollar 
su actividad basado en las condiciones materiales de vida. 



6060

El conocimiento de las condiciones sociales de transformación de la naturaleza y su relación con la producción 
de bienes materiales, es un elemento a tener en cuenta para analizar la cultura como elemento dinamizador 
de la relación hombre-naturaleza-sociedad. Se evidencia  que las relaciones del ser con la  cultura y por tanto 
con la naturaleza son resultado de prácticas sociales concretas a partir de determinados tipos de relaciones 
de producción.

En nuestros días, hay una complejización de la problemática por su incidencia cada vez mayor en el plano 
social, pero tanto en esta realidad como en el pensamiento teórico la mencionada interacción adquiere una 
mayor relevancia como problema en la contemporaneidad.

Lo descrito muestra algunos aspectos relevantes en el estudio de la relación cultura-naturaleza a través 
de figuras representativas del bregar filosófico, son tan solo puntos de partida que van desde una visión un 
tanto contrapuesta de la mencionada relación, transita por reconocer a Dios como centro de la misma hasta 
la incidencia de la educación en la cultura. Importante el reconocimiento del proceso de trabajo, los cambios 
en los instrumentos de trabajo cómo mide la transformación del ser humano y de la sociedad en su conjunto 
y todo ello favorece el desarrollo de la cultura.

Otras aristas pueden sumarse a este análisis pero son tan solo estos ejemplos del tránsito filosófico que 
ha sufrido la relación cultura-naturaleza los que permiten sentar claves que permitan dar continuidad a la 
indagación posterior de la temática propuesta.

Discusión

Del análisis realizado se desprenden claves esenciales para el estudio de la relación cultura-naturaleza, la 
cual se insertó, por un lado, en el estudio de una relación macro como lo es hombre-naturaleza  y  por otro 
lado, esta dicotomía se asocia a criterios como naturaleza -lo dado- y cultura –lo construido- remitiendo a 
realidades sociales diferentes y en las que se aprecia que la cultura  es el referente alrededor del cual se 
despliega la naturaleza.

Mientras que los animales modificaron sus propias estructuras biológicas, los humanos desarrollaron una 
estrategia cualitativamente distinta, la cultura. 

Esto significa que creó un complejo conjunto de actividades y sistemas que incluyen -entre otros- al trabajo, 
la producción circulación e intercambio de bienes y servicios, la tecnología, la fabricación y utilización de 
herramientas, utensilios de trabajo, todo ello dentro de una sociedad dada donde símbolo, lenguaje y religión 
se entrelazan (Vain, 2015).

Claves filosóficas para el análisis de la relación cultura-naturaleza

Las claves filosóficas para el análisis de la relación cultura-naturaleza constituyen herramientas conceptuales 
las cuales permiten indagar cómo las sociedades han construido su interacción con la naturaleza y con 
ello la cultura. Estas claves parten de la exploración filosófica realizada tomando como referentes figuras 
representativas del pensamiento filosófico universal.

1. La relación cultura-naturaleza desde el ángulo filosófico debe dar un tratamiento diferente al dualismo, 
o sea, cultura y naturaleza como dos aspectos diferentes. Esta visión dualista conduce a interrogantes tales 
como: ¿se le debe dar primacía a la cultura o a la naturaleza?, ¿es la cultura la que interpreta a la naturaleza. 

Frente a estas interrogantes se debe partir de  examinar la noción de naturaleza como construcción 
social desde una perspectiva histórica, por medio de nuevas concepciones sobre la etnicidad y relaciones 
entre  ser humano-naturaleza, y los sistemas locales de conocimiento fundamental en la comprensión de la 
relación cultura-naturaleza como demostración de la unidad del mundo enfatizando en los factores sociales y 
estableciendo las diferencias cualitativas entre el mundo animal y el hombre, por lo que la relación -objeto de 
estudio – debe ser analizada como una unidad dialéctica  por su  carácter contradictorio. 

Estas contradicciones se manifiestan con especial claridad en la producción material que constituye una 
forma social específicamente humana de las relaciones de los organismos vivos con la naturaleza pero es 
inherente a la forma en la que se realiza  una cultura determinada. Se esclarece de esta forma que la  cultura  
y la naturaleza no se oponen mutuamente como realidades aisladas independientes entre sí, como aspectos 
puramente externos de unas relaciones sino que están interrelacionadas de forma orgánica indisoluble. Esto 
favorece el enfoque de la unidad de la  cultura y la naturaleza.  



6161

2. Repensar  la dinámica de la sociedad actual en su complejidad y al sujeto que interviene en ella, que 
propicie el uso racional de las herramientas tecnológicas para beneficio del ser humano y como vía para la 
protección de la naturaleza, ello debe convertirse en parte de la cultura. (Aguilar, 2020).

3. La contextualización de la relación cultura-naturaleza desde una configuración del pensamiento filosófico 
implica el estudio de la asimilación de la herencia, o sea, el  momento histórico, la  recepción y asimilación de 
los resultados de las investigaciones realizadas lo cual no implica copiar, todo lo contrario incorporar aspectos 
novedosos en un contexto determinado (Ortiz, 2018)

Esto implica tener en cuenta la ruptura, la relación o cuestionamiento, rompimiento de ideas para ubicar en 
su justo momento y lugar las investigaciones que acerca de este tema se realizan. (Guadarrama, Rojas, 1995). 
Este es un aspecto importante a tener en cuenta para realizar un estudio vinculado a la relación propuesta 
teniendo en cuenta las condiciones económicas, sociales de vida del ser humano que imponen retos a éste 
para con la naturaleza dentro de un ámbito cultural particular.

Conclusiones

La cultura  debe ser estudiada desde el bregar filosófico como un instrumento social y a la vez  objetivo 
esencial de una adecuada concepción de desarrollo que coloque el bienestar material y espiritual de todo 
ser humano como razón de existir. Ello se debe a las diferentes perspectivas que ha adoptado la investigación 
de  la relación cultura - naturaleza a lo largo del tiempo las cuales  responden a una realidad histórica. Con el 
renacimiento, la naturaleza y la sociedad formaban parte de una única esencia divina que estaba en constante 
movimiento. El Marxismo introduce el proceso productivo de bienes materiales que se realiza a través del 
trabajo como un elemento que transforma la naturaleza pero sus resultados traducidos en herramientas de 
trabajo y servicios pasan a formar parte de la cultura.

Claves filosóficas esenciales para la comprensión de la relación cultura-naturaleza transitan desde, considerar 
la misma como una unidad dialéctica de forma que se aíslen interpretaciones dualistas o dogmáticas de dicha 
relación. En otro orden la contextualización es importante porque permite ubicar los seres humanos en una 
cultura  y una naturaleza determinada sin traspolaciones que tanto daño hacen hoy al estudio de esta temática.

Entre cultura y naturaleza existe un  tránsito permanente entre ambos dominios, se conjugan mutuamente  
forman parte de la cotidianidad de los seres humanos en contextos sociales diferentes.

Referencias bibliográficas
Adger, Aguilar- Gordón, F. R. (2020). Contribuciones de la filosofía para la consolidación de la filosofía de la 

educación. Conrado, 16, (74), 108-110. http://scielo.sld.cu/pdf/rc/v16n74/1990-8644-rc-16-74-99.pdf
Aristóteles. (1950). Obras, W. M. Jackson. Editores, Buenos Aires, Argentina
Buch, R. (2012). Historia de la Filosofía, tomo I. Editorial Félix Varela, La Habana, Cuba.
Carson, R. (1964).  Primavera silenciosa. Barcelona, España. 
Descartes, R. (1970). Discurso del método, Parte II, ESPASA –CALPE, S.A.
Díaz -Hernández A., Fundora- Simón R. (2019). Naturaleza, hombre, cultura – sociedad y educación: Una 

relación necesaria para las investigaciones educativas. Ciencias pedagógicas, 1 (enero-abril),107-119. https://
www.cienciaspedagogicas.rimed.cu/index.php/ICCP/article/view/71

       Engels, F. (1979). El papel del trabajo en la transformación del mono en hombre”, en Obras escogidas, 
3 t, Editorial Progreso.

       Guadarrama, P. y N. Perelegin (1990). Lo universal y lo específico en la cultura. Editorial Ciencias Sociales, 
La Habana.

            Guadarrama,  P.,  Rojas, M. (1995). El pensamiento filosófico en Cuba en el siglo XX: 1900-1960. 
Editorial Universitaria Félix Varela.

           Heyd, Thomas (2008). Relacionando cultura y naturaleza. Azafea, 10,  161-163. https://doi.
org/10.14201/662 

Hegel, F. (1972). Fenomenología del Espíritus, Editorial de Ciencias Sociales, Instituto Cubano del   Libro.
Landaburo, María Isabel. (2016) “Aproximación a la concepción filosófica sobre la cultura del Dr. Armando E. 



6262

Hart Dávalos (1976-1997). (Tesis doctoral). Universidad de La Habana. 
Marx, C. (1973). El Capital, 3t, Editorial Ciencias Sociales, Instituto Cubano del Libro.
      Milesi, Andrea (2013). Naturaleza y cultura: una dicotomía de límites difusos. En: De Prácticas y Discursos. 

Cuadernos de Ciencias Sociales, año 2,(2), 11-12. https://doi.org/10.30972/dpd.22727 
Monroy, Z. (2024). De razones y pasiones en René Descartes. Praxis Filosófica, 60, julio-diciembre, 4-6. 

https://doi.org/10.25100/pfilosofica.v0i60.14468
         Ortiz, A. (2018). La relación hombre-naturaleza. Un estudio desde las dimensiones ética y cognoscitiva. 

Editorial Ciencias Sociales. La Habana.
         Ortiz, A. (2022). Autoconciencia, cultura e identidad. En Ortiz, A. Tejera, P. (Coord.). En torno a la 

identidad cultural. Ediciones UO.
Platón (1957). Diálogos escogidos. Librería El Ateneo, Editorial Buenos Aires, Argentina.
Rousseau, J. J. (1973). Emilio o de la educación. Obras escogidas. Editorial Pueblo y Educación.
San Agustín (1958). La ciudad de Dios,  libro III.  Ediciones Alma Mater.
Strauss- Lévi. (1969). Las estructuras elementales del parentesco. Ediciones Paidós Ibérica, S. A.
Vain, Pablo Daniel (2015). Las relaciones entre naturaleza y cultura. Material Didáctico.
Werner, Jaeger. (1992). Paideia: los ideales de la cultura griega,  Fondo de Cultura, México.
Conflicto de intereses

Los autores declaran no tener ningún conflicto de intereses.

Declaración de responsabilidad de autoría

DECLARACIÓN: Yo, MSc: Arlenys Carbonell Pupo, autora principal del manuscrito señalado, DECLARO  que 
el contenido presentado forma parte del prisma investigativo doctoral el cual ha  contribuido directamente a 
mi desarrollo científico.

DECLARO que se han cumplido los requisitos éticos de la publicación mencionada, habiendo consultado la 
Declaración de Ética y mala praxis en la publicación.

Rol de autoría Nombre y apellidos del Autor: MSc: Arlenys Carbonell Pupo


